
Prof. Monika Grütters MdB 

Staatsministerin a.D. 

Rede zum feierlichen Auftakt des Herbstprogramms  

„Menschlichkeit im Meinungsstreit. Plädoyer für ein Wagnis“ und  

Amtseinführung von Dr. Ulrike Irrgang als Direktorin der Katholischen Akademie des 

 Bistums Dresden-Meißen am 29. August 2024 in Dresden 

 

„Menschlichkeit im Meinungsstreit. Plädoyer für ein Wagnis“ 

 

Sehr geehrte Damen und Herren,    

sehr geehrter Herr Bischof Timmerevers,   

und ganz besonders: Sehr geehrte Frau Dr. Irrgang, 

„Dresden war eine Stadt, die man nicht vergessen konnte. Sie war schön und freundlich und 

hatte eine Seele“, schreibt Erich Kästner in seinem Buch „Als ich ein kleiner Junge war“ über 

seine Heimatstadt, in der wir uns heute Abend versammelt haben, um Frau Dr. Ulrike Irrgang 

als Direktorin der Akademie zu begrüßen. Vielen Dank für die Einladung! 

Um „Menschlichkeit im Meinungsstreit“ soll es heute Abend gehen und mit welcher 

literarischen Größe könnte man solche Überlegungen besser einleiten als mit dem berühmten 

Dresdner Schriftsteller Erich Kästner. Vor genau 125 Jahren - im Jahr 18991 - wurde er hier 

geboren und blieb seiner Heimatstadt zeitlebens verbunden.  „Dresden war für mich immer 

ein Ort der Sehnsucht und der Erinnerung“, schrieb er einmal.   

Seine Kunstform - die Literatur-, seine Sprachspiele und sein Wortwitz prägten und prägen 

Generationen und tun es noch heute. 1933 musste er selbst mit ansehen, wie seine Werke 

den grausamen Bücherverbrennungen der Nazis zum Opfer fielen. Fortan konnte er nur noch 

in der Schweiz publizieren. Bereits zwei Jahre zuvor gab er in weiser Voraussicht zu bedenken: 

 
1 23.02.1899. 



„[…] Wer warnen will, den straft man mit Verachtung. Die Dummheit wurde zur Epidemie. So 

groß wie heute war die Zeit noch nie. Ein Volk versinkt in geistiger Umnachtung.“2   

Auch heute gehen – zum Glück – viele Menschen mit mahnenden Worten angesichts des 

politischen Rechtsrucks in den Landtagswahlen und des Krieges in Israel auf die Straße. Der 

Slogan „Nie wieder ist jetzt“ wird auf vielen Transparenten bei Demonstrationen buchstäblich 

hochgehalten. Mahnende Worte – Worte, die (hoffentlich) Macht und Wirkung entfalten. 

Denn ja, Worte haben Macht. Dessen sind wir uns gerade im vielbeschworenen „Land der 

Dichter und Denker“ bewusst.   

 

Sprachgewalt und Machtwort: Zur Rede- und Debattenkultur der Gegenwart  

Die Debattenkultur in unserer Kulturnation ist gegenwärtig jedoch kein Ruhmesblatt. 

„Sprachgewalt“ zeigt sich häufiger als verbale Attacke, als sprachliche Gewalt, denn als 

literarische oder rhetorische Meisterschaft. Zugleich fehlt in kaum einer öffentlichen 

Kontroverse das moralisierende Machtwort, das andere Sichtweisen als illegitim stigmatisiert: 

als diskriminierend, rassistisch, islamophob, frauenfeindlich, fremdenfeindlich oder in anderer 

Weise reaktionär: sei es des Themas oder auch der Wortwahl wegen, oder weil Humor und 

Ironie im Spiel sind, wo manche keinen Spaß verstehen. Dabei ist doch, um nochmals Erich 

Kästner zu Wort kommen zu lassen, der „Humor […] der Regenschirm der Weisen“!  

In kontroversen Debatten bestimmen jedoch sprachliche Verrohung einerseits und 

moralisierende Stigmatisierung durch falsch verstandene Political Correctness - oder wie es 

heute heißt: Wokeness - andererseits den Ton.  

Nicht Verständigung ist dabei das Ziel, sondern das Verstummen Andersdenkender. Das ist 

brandgefährlich. Denn Demokratie ist ebenso auf Verständigung angewiesen wie sie der 

Freiheit des Wortes verpflichtet ist.  Eine Gesellschaft, die das zivilisierte Streiten verlernt, 

verliert ihre Fähigkeit, Konflikte auszutragen und Kompromisse zu erzielen und damit ihre 

demokratische Kernkompetenz.    

Deshalb soll es heute um die ambivalente Macht der Worte gehen:    

 

 
2 Letzte Strophe aus dem Gedicht „Ein Volk versinkt in geistiger Umnachtung“ von 1931. 



- um Sprachgewalt und sprachliche Gewalt;    

- um die Frage, wie viel Freiheit des Wortes die Demokratie braucht und wie viel Freiheit 

des Wortes die Demokratie verträgt;    

- um die Frage, welche Grenzen und welche Freiräume es braucht, damit   

jene Fähigkeit zur Verständigung gewahrt bleibt, die das Überleben der 

Demokratie sichert;    

- und um das Maß an Barmherzigkeit, das uns hilft, mit den Freiheiten umzugehen, 

die unser Grundgesetz und unser gesellschaftliches Miteinander uns erlauben.

   

 

Verlust des Weltvertrauens  

Jean Améry, einer der weit über einhundert Schriftsteller, die in Buchenwald und seinen 

Außenlagern inhaftiert waren3, hat ein Wort geprägt für das, was ihm seine Peiniger 

unwiederbringlich genommen haben: Er nannte es das „Weltvertrauen“, jenes Vertrauen - 

[ich zitiere] „dass der andere (…) meinen physischen und damit auch meinen metaphysischen 

Bestand respektiert“4 jenes grundlegende Vertrauen also, vom anderen als Mitmensch 

gesehen zu werden. Ostdeutsche Literaturstädte wie Dresden, Leipzig oder Weimar mit ihren 

Geistesgrößen stehen für dieses „Weltvertrauen“ ebenso wie für seine Zerstörung:  weil die 

humanisierenden Traditionen Deutschlands hier ebenso allgegenwärtig sind wie der Bruch der 

Deutschen mit eben diesen Traditionen – sind vor allem Weimar, die Stadt der deutschen 

Klassik, wie das benachbarte Buchenwald mit seinem KZ, hierfür zum Symbol geworden.  

Vor einiger Zeit sind hier in Dresden und in anderen Städten über viele Wochen hinweg 

Tausende von Menschen gegen eine angebliche „Islamisierung des Abendlandes“, gegen eine 

vermeintliche Bedrohung unserer Kultur durch Zuwanderung im Allgemeinen und durch den 

Islam im Besonderen auf die Straße gegangen. Das Attentat von Solingen befeuert dieses 

Denken einmal mehr. 

 
3 Anm.: J.A. kam im Januar 1945 von Ausschwitz ins KZ Mittelbau-Dora. Auf: http://www.literaturland-
thueringen.de/artikel/dichterhaus-buchenwald/ und https://www.buchenwald.de/de/. 

4 zitiert nach https://www.deutschlandfunk.de/vom-leben-nach-der-folter-100.html . 

http://www.literaturland-thueringen.de/artikel/dichterhaus-buchenwald/
http://www.literaturland-thueringen.de/artikel/dichterhaus-buchenwald/
https://www.buchenwald.de/de/
https://www.deutschlandfunk.de/vom-leben-nach-der-folter-100.html


Glücklicherweise stießen sie damit vielerorts auf Widerstand - bei der großen Mehrheit derer, 

die Flüchtlingen (nicht zuletzt innerhalb der Kirchengemeinden) helfend zur Seite stehen, wie 

es dem christlichen Ethos der Nächstenliebe entspricht. Es ist entscheidend, Feindbilder zu 

überwinden und das Gemeinsame in den Vordergrund zu stellen. Dazu braucht es Menschen 

in der Politik, in den Kirchen, im bürgerschaftlichen Engagement, die auch im Anderen, im 

Fremden, zuallererst den Mitmenschen sehen. Wie schwer das zuweilen sein kann, zeigt 

„Solingen“ in bitterer Deutlichkeit.  Doch umso mehr bleibt es eine wichtige Facette 

christlicher Barmherzigkeit.   

Walter Kardinal Kasper schreibt dazu mit Blick auf die Gräuel des 20. Jahrhunderts in seinem 

2012 erschienenen Buch „Barmherzigkeit. Grundbegriff des Evangeliums - Schlüssel 

christlichen Lebens“ [ich zitiere]: „Es ist deutlich geworden, dass, so sehr Barmherzigkeit, 

Vergeben und Verzeihen fast übermenschliche Akte sind, sie doch auch höchst vernünftige 

Akte sind.  Nur wenn man sich über alte Gräben hinweg neu die Hand reicht, (…) können 

blutige und traumatische Konflikte bearbeitet (…) und die Spirale von Gewalt und 

Gegengewalt (…) durchbrochen werden.“5  

Und nur so kann das „Weltvertrauen“ überleben.   

 

Sprachliche Verrohung: Der Fanatismus der Rechten 

Eine Brille, durch die wir im Anderen den Mitmenschen sehen, ist die Sprache; zumindest 

sollte sie es sein. Deshalb schockiert, empört und beschämt es mich -wie viele andere auch- 

wenn Hass, Hohn und Häme, wenn Verunglimpfungen und Beleidigungen, wenn 

Schmähungen und Herabwürdigungen, wenn Grobheiten bis hin zu Gewalt- und 

Morddrohungen jeden Versuch der Verständigung zunichtemachen.    

Längst treffen solche Auswüchse sprachlicher Verrohung nicht mehr allein Prominente, die 

im Rampenlicht der Öffentlichkeit stehen, wie die Bundestagsabgeordnete Renate Künast, die 

mit ihrer Klage gegen Hasspostings auf Facebook in zweiter Instanz zumindest einen Teilerfolg 

errungen hat, oder der politisch engagierte Pianist Igor Levit, der eine Morddrohung zum 

 
5 Kasper, Kardinal Walter: Barmherzigkeit: Grundbegriff des Evangeliums- Schlüssel christlichen Lebens. 
Freiburg im Breisgau: Herder 2012, S. 141. 



Anlass nahm, um umso leidenschaftlicher zum Kampf gegen Antisemitismus, Rassismus und 

Diskriminierung aufzurufen. 

Mein SPD-Kollege im Deutschen Bundestag, Dr. Karamba Diaby mit senegalesischen Wurzeln, 

hat kürzlich angekündigt, auch aufgrund der massiven rassistischen Anfeindungen, denen er 

und sein Team bis hin zu Morddrohungen ausgesetzt sind, bei der nächsten Bundestagswahl 

nicht mehr kandidieren zu wollen.   

Auch Kommunalpolitikerinnen und Kommunalpolitiker, auch Menschen, die sich ehrenamtlich 

für Demokratie und ein friedliches Zusammenleben in Vielfalt einsetzen, werden zur 

Zielscheibe vor allem rechtsextremistischer Hetze, massiv bedrängt und bedroht. Nicht nur, 

aber gerade jetzt im Wahlkampf - wenn sie sich bürgernah auf der Straße zeigen.    

Wer kann es den Betroffenen verdenken, dass sie sich aus Angst um Leib und Leben, aus Sorge 

um das Wohl ihrer Familien aus dem öffentlichen Leben zurückziehen? Darunter leidet die 

Bereitschaft, sich politisch zu engagieren und das zehrt an den Kräften, die unsere Demokratie 

stützen. Schlimm genug!    

Unerträglich aber ist, dass aus Worten inzwischen Taten werden: Taten wie der Anschlag auf 

die jüdische Synagoge in Halle, Taten wie die Ermordung des Kasseler Regierungspräsidenten 

Walter Lübcke, Taten wie der Angriff auf den SPD-Politiker Matthias Ecke bei einer 

Wahlkampfveranstaltung oder der Mord an dem Polizisten Rouven Laur in Mannheim - um 

nur vier Beispiele zu nennen.   

Es waren Worte fanatischen Hasses, die den Tätern Munition lieferten - in einem Land, das 

versprach, solchem Hass nie wieder Raum zu geben. „Nie wieder“ sollten Jüdinnen und Juden 

in Deutschland um ihr Leben fürchten müssen. Nie wieder sollten Menschen, die politisch 

Haltung zeigen, um ihr Leben fürchten müssen! Nie wieder sollte die Hetze gegen 

Minderheiten auf das Schweigen der Mehrheit treffen!    

Die Wirklichkeit sieht anders aus: nicht zuletzt, weil neue politische Kräfte in unserem Land 

die nationalsozialistischen Verbrechen relativieren, nationalsozialistisches Vokabular 

reanimieren und systematisch eine Radikalisierung des öffentlichen Sprechens betreiben, die 

darauf angelegt ist, Ängste zu schüren, Ressentiments zu bedienen, den kritischen Geist zu 

narkotisieren und Empathie auszuschalten.    



Es ist eine Sprache, die wir in Deutschland schon einmal hatten: die Sprache des Dritten 

Reiches, der Victor Klemperer, Zeitzeuge und Philologe jüdischer Herkunft, seine 1947 

veröffentlichte Analyse „LTI. Notizbuch eines Philologen“ gewidmet hat.    

Hier wird fündig, wer eine Antwort auf die Frage sucht, wie die große Mehrheit der Deutschen 

die moralischen Errungenschaften und humanisierenden Traditionen ihres Landes preisgaben 

und zu Mitwissern, Mitläufern und Mittätern, zu Handlangern und Vollstreckern einer 

menschenverachtenden Ideologie werden konnte.  Nicht zuletzt wegen der beklemmenden 

Aktualität seiner Sprachanalyse verdient es Klemperer, im Zusammenhang mit der toxischen 

Macht demagogischer Worte ausführlich zu Wort zu kommen.    

Eindringlich beschreibt er die Macht jener Sprache, die die Nationalsozialisten als ihr stärkstes 

Propagandamittel einzusetzen wussten. „[D]er Nazissmus“, schreibt er [LTI, S. 25f], „glitt in 

Fleisch und Blut der Menge über durch die Einzelworte, die Redewendungen, die Satzformen, 

die er ihr in millionenfachen Wiederholungen aufzwang, und die mechanisch und unbewusst 

übernommen wurden. […] Sprache […] denkt nicht nur für mich, sie lenkt auch mein Gefühl, 

sie steuert mein ganzes seelisches Wesen, je selbstverständlicher, je unbewusster ich mich 

ihr überlasse.“    

Die Sprache des Dritten Reiches sei, ich zitiere weiter, „ganz darauf ausgerichtet, den 

Einzelnen […] zum gedankenlosen und willenlosen Stück einer in bestimmter Richtung 

getriebenen und gehetzten Herde, ihn zum Atom eines rollenden Steinblocks zu machen.“ 

[Ebd., S. 33]. 

Klemperer illustriert die Anfänge dieser „Sprache des Massenfanatismus“ [S. 33f] anhand 

zahlreicher Beispiele, etwa an der inflationären Zunahme des Wörtchens „Volk“ im 

öffentlichen Sprachgebrauch: „Volk“, so notiert er im April 1933 in sein Tagebuch, „Volk“ wird 

jetzt beim Reden und  Schreiben so oft verwandt wie Salz beim Essen, an alles gibt man eine 

Prise Volk: Volksfest, Volksgenosse, Volksgemeinschaft, volksnah, volksfremd,  

volksentstammt … .“ [Ebd., S. 41]   

Es ist kein Zufall, dass uns das heute so bekannt vorkommt. Jene Partei, die sich schamlos der 

Sprache des Dritten Reiches bedient, sitzt mittlerweile in allen Landesparlamenten und im 

Deutschen Bundestag und zeigt dort allein durch ihre vor wenigen Jahren noch undenkbar 

erscheinende Präsenz, wie trügerisch die Hoffnung war, dass die Keime 

menschenverachtender, totalitärer Ideologie in Deutschland nie wieder einen Nährboden 



finden würden. Mit Begriffen wie „Lügenpresse“ und „Altparteien“ – einst von den 

Nationalsozialisten verwendet, um politische Gegner zu diffamieren und Einschränkungen 

demokratischer Grundrechte zu rechtfertigen – wird Stimmung gegen die Demokratie 

gemacht. 

Mit Worten wie „versifft“ 6 oder „entsorgen“7, die an Ekel und Krankheit8, an Schmutz und 

Abfall denken lassen, werden Menschen oder Menschengruppen im wahrsten Sinne des 

Wortes in den Dreck gezogen. So zielen Rechtspopulisten auch rhetorisch auf die von Björn 

Höcke geforderte „erinnerungspolitische Wende um 180 Grad“: in der Wiederbelebung des 

völkischen Denkens, in der Wiederbelebung einer Sprache, die in schrittweiser 

Radikalisierung schließlich menschenverachtende Formulierungen wie „Endlösung der 

Judenfrage“ hervorgebracht hat.    

Jedem muss klar sein: Wenn Rechtspopulisten vom „Volk“ sprechen, ist nicht das Staatsvolk, 

sind nicht Menschen mit deutscher Staatsangehörigkeit gemeint, unabhängig von der 

Herkunft ihrer Vorfahren, von ihrer eigenen Biographie, Hautfarbe und Religion. Wenn 

Rechtspopulisten vom „Volk“ sprechen, sind viele deutsche Staatsbürgerinnen und 

Staatsbürger ausgeschlossen. Die biologische Abstammung entscheidet darüber, wer zum 

„Volk“ der Rechtspopulisten gehört…   

Im Namen dieser biologisch begründeten „Volksgemeinschaft“ wird gegen „Volksverräter“ 

und eine von ihnen angeblich betriebene „Umvolkung“ gehetzt – um weitere, dem Nazi-

Jargon entliehene, rechtspopulistische Kampfbegriffe zu zitieren.    

Es ist ein schwacher Trost, dass immerhin die Verwendung der verbotenen SA-Parole "Alles 

für Deutschland" durch Björn Höcke juristisch geahndet und Höcke zu einer Geldstrafe 

verurteilt wurde.9 

Denn im Kern dient die Sprache der Rechtspopulisten der Abgrenzung eines „Wir“ von 

„Denen“ und damit der Ausgrenzung Andersdenkender, Andersglaubender, Anderslebender.  

Gefährlich für die Demokratie sind ihre Worte, weil sie „wie winzige Arsendosen“ wirken, um 

noch einmal Victor Klemperer zu zitieren:    

 
6 Jörg Meuthen: „rotgrün-versifft“; Marc Jongen: „Entsiffung des Kulturbetriebs“. 
7„in Anatolien entsorgen“, Gauland über Özuguz. 
8 „Siff“ geht auf „Syph“ zurück, die Kurzform von Syphilis. 
9 Auf: https://www.zdf.de/nachrichten/politik/deutschland/hoecke-afd-geldstrafe-parole-100.html.  

https://www.zdf.de/nachrichten/politik/deutschland/hoecke-afd-geldstrafe-parole-100.html


„sie werden unbemerkt verschluckt, sie scheinen keine Wirkung zu tun, und nach einiger Zeit 

ist die Giftwirkung doch da“ [LTI, S. 26].  Diese Giftwirkung zeigt sich heute nicht nur in den 

Kommentarspalten des Internets. Sie zeigt sich überall dort, wo die Fähigkeit verloren geht, 

den anderen – unabhängig von seiner Herkunft und seinen Überzeugungen, über alle 

Unterschiede hinweg – als Mitmenschen anzuerkennen. Sie zeigt sich überall dort, wo mit 

dem gegenseitigen Respekt die Gesprächsgrundlage verloren geht.  

  

Stigmatisierung und Sprachsäuberung: Der Fanatismus der Linken 

Dass es bislang nicht gelungen ist, eine Art diskursive Immunabwehr gegen die Giftwirkung 

rechtsextremer und rechtspopulistischer Sprache zu mobilisieren,  ist einem gesellschaftlichen 

Klima geschuldet, das die demokratischen Selbstheilungskräfte - den zivilisierten Streit - 

verkümmern lässt und es zugleich den Feinden der Demokratie erlaubt, sich mit einem (zum 

Akt des Widerstands aufgeblasenen) "Das wird man ja wohl noch sagen dürfen!" als letzte 

Hüter der Meinungsfreiheit, als unerschrockene Kämpfer gegen "Gesinnungsterror" und 

"Meinungsdiktatur" aufzuspielen, ja, sich gar in die Tradition des Widerstandes gegen das SED-

Regime in der ehemaligen DDR zu stellen oder zu behaupten [ich zitiere]: "Sophie Scholl würde 

AfD wählen."10 

Solche Vereinnahmungsversuche sind nicht nur abstoßend zynisch und geschmacklos. Das 

Lamento über angebliche Zensur und Diktatur klingt geradezu grotesk aus dem Mund 

derjenigen, die das demokratische Grundrecht der freien Meinungsäußerung mit Hass und 

Hetze bis zum Äußersten strapazieren. Dass sie mit solchen offensichtlichen 

Falschbehauptungen eine, von manchen gefühlte, „Wahrheit“ artikulieren, haben jene zu 

verantworten, die mit moralisierender Stigmatisierung aus falsch verstandener Wokeness 

mundtot zu machen versuchen, was nicht mit der eigenen Weltanschauung harmoniert.    

1)  Ein Beispiel: Man kann der CDU die Stimme und Zustimmung verweigern; man kann 

gegen die Politik der CDU demonstrieren, und jeder kann dazu im Internet posten, 

twittern, bloggen oder auch ganze Pamphlete veröffentlichen.    

 
10 2017 machte ein AfD-Kreisverband damit auf Facebook Werbung in eigener Sache und stieß damit auf heftige 
Kritik. Quelle auf: https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/835992/vergleich-mit-sophie-scholl-
eklat-nach-afd-post.  

https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/835992/vergleich-mit-sophie-scholl-eklat-nach-afd-post.
https://www.noz.de/deutschland-welt/politik/artikel/835992/vergleich-mit-sophie-scholl-eklat-nach-afd-post.


Der Veröffentlichung und Verbreitung des geschriebenen Wortes sind heutzutage 

wahrlich keine Grenzen gesetzt.  Doch wenn eine selbst ernannte 

„Basisdemokratische Linke“ den ehemaligen Bundesminister Thomas de Maizière 

daran hindert, aus seinem Buch „Regieren: Innenansichten der Politik“ zu lesen, wie 

im Oktober 2019 beim Göttinger Literaturherbst geschehen, hat das mit Demokratie 

nichts mehr zu tun. Solche Interventionen offenbaren – oft ausgerechnet an 

Universitäten! – eine Selbstgerechtigkeit und Arroganz, die destruktiv ist, weil sie die 

kritische Auseinandersetzung verhindert.   

2) Ein weiteres Beispiel: Man kann die Thesen eines Thilo Sarrazin für geistige 

Brandstiftung halten (das ist im Übrigen auch meine Meinung!) oder den ehemaligen 

AfD-Politiker Bernd Lucke als Steigbügelhalter einer mittlerweile in weiten Teilen 

rechtsextremen Partei kritisieren (auch diese Meinung teile ich!):    

Eine solche Kritik allerdings sollte in einer Demokratie in Worten vorgetragen werden. 

Linke Aktivisten, die Debatten durch Interventionen verhindern oder schlicht lautstark 

übertönen, schaufeln der Demokratie das Grab. Wenn das gesprochene Wort nur noch 

unter Polizeischutz Gehör finden kann (wie 2019 eine Makroökonomievorlesung Bernd 

Luckes an der Universität Hamburg) oder wenn Veranstaltungen gar abgebrochen 

werden, läuft etwas ganz gewaltig schief in diesem Land!   

Letzteres geschah im Februar dieses Jahres bei einer 100-stündigen Lesung aus Hannah 

Arendts 1955 auf Deutsch erschienenem Buch „Elemente und Ursprünge totaler 

Herrschaft“ im Museum Hamburger Bahnhof in Berlin, aus der letztlich nur etwa 88 

Stunden wurden.  Israelfeindliche Aktivisten hatten die Kunstaktion regelrecht 

gekapert und niedergebrüllt.    

Man möchte jenen mit ihren gewaltsamen Hassparolen zurufen: „Freiheit ist immer 

die Freiheit der Andersdenkenden“: Schönen Gruß von Rosa Luxemburg!    

 

3) Und selbstverständlich – ein drittes Beispiel – kann man auch literarische Werke 

kritisieren und kontrovers über die Wortwahl von Dichterinnen und Dichtern 

diskutieren: Doch die Sprache von Begriffen reinigen zu wollen, die – aus heutiger 

Sicht! – angeblich diskriminierend oder zu wenig genderbewusst sind oder 



anderweitig Kränkungspotential in sich tragen, legt die Axt an jene Freiheiten, die für 

eine lebendige Debattenkultur unverzichtbar sind.    

Dafür steht die Alice-Salomon-Hochschule in Berlin, die das über Jahre ihre Fassade 

schmückende Gedicht „avenidas“ des Schweizer Lyrikers Eugen Gomringer übermalen 

bzw. überschreiben ließ, weil die Gedichtzeilen „Alleen und Blumen und Frauen und / 

ein Bewunderer“ nach Auffassung einiger Studierender „unangenehm an sexuelle 

Belästigung“ erinnerten. Man stelle sich vor, nicht der Allgemeine 

Studierendenausschuss (AStA) der Hochschule, sondern die Katholische 

Bischofskonferenz hätte die Übermalung des Gedichts gefordert - wegen „Gefährdung 

der katholischen Sexualmoral“ zum Beispiel. Dagegen hätten dieselben Studierenden 

ganz sicher wütend protestiert – und das völlig zu Recht. Ebenso wenig wie religiöse 

Vorbehalte einzelner Gruppen können weltanschauliche Vorbehalte oder das subjektiv 

empfundene Kränkungspotential in einer Demokratie Maßstab des öffentlich Sagbaren 

sein.   

 

Gefangen in der „Ängstlichkeitsprovinz“: Zur Einhegung des öffentlichen Diskurses 

Was es für eine Demokratie bedeutet, wenn Wortbeiträge, um im öffentlichen Diskurs als 

legitim zu gelten und Gehör zu finden, ausgeklügelte Sprachvorschriften erfüllen müssen, 

was es bedeutet, wenn über gewisse Themen nicht oder nur nach bestimmten Konventionen 

diskutiert werden kann, lässt sich mittlerweile am beklagenswerten Zustand unserer Streit- 

und Debattenkultur besichtigen. „Wo […] die Mitte der Gesellschaft nurmehr der Ort ist, an 

dem man von beiden Seiten Prügel bekommt, braucht man sich über Hass und Verlust von 

Umgangsformen nicht zu wundern“, so hat es der Schriftsteller Matthias Politycki, ein 

bekennender alt-grüner Linker, in einer Rede formuliert11. 

Die Lautstärke der Extreme links und rechts des Meinungsspektrums schwillt an; die 

ausgedünnte, gemäßigte Mitte verstummt, intellektuell wie gelähmt und sprachlich 

eingehegt.   Die selbstgerechte Intoleranz der vorgeblich Toleranten, die geradezu obsessive 

Beschäftigung mit dem Kränkungspotential von Worten, die reflexhafte Neigung, 

 
11 Titel der Rede: „Haltungsschaden. Wie wir mit der richtigen Gesinnung permanent des falsch befördern.“ 
Gehalten im Rahmen der BKM-geförderten Veranstaltung #anstanddigital. 



Andersdenkende an den Pranger zu stellen und sie ohne nähere Auseinandersetzung mit ihrer 

Position des Sexismus, des Rassismus oder anderer Formen der Diskriminierung zu 

bezichtigen, hat die Demokratie nicht stärker gemacht, im Gegenteil. Menschen, die sich – 

aus welchen Gründen auch immer - nicht wortgewandt genug fühlen, um sich unfallfrei auf 

sprachpolitisch vermintem Gelände zu bewegen, bleiben öffentlich lieber stumm als ihre 

Meinung zu äußern.    

So mancher Politiker, so manche Politikerin prüft mittlerweile jedes Wort auf dessen 

Skandalisierbarkeit und redet statt Klartext lieber im Bürokratensprech öffentlicher 

Verlautbarungen, um sich nur ja nicht angreifbar zu machen. Ja, das Bemühen um Political 

Correctness, die Wokeness als Benimm-Regel, nimmt bisweilen hysterische Züge an. Mit den 

teils diffamierenden Bezichtigungen, die auf jeden echten oder vermeintlichen sprachlichen 

Missgriff folgen, züchtet unsere Gesellschaft, so hat es der Medienwissenschaftler Bernhard 

Pörksen auf den Punkt gebracht, [ich zitiere] „den Typus des kleinmütigen, sich hinter 

Phrasen verschanzenden Angstpolitikers, den sie dann verachtet.“12 Selbst unter jenen, die 

professionell mit Sprache umgehen und sich differenziert zu artikulieren wissen, geht die 

Angst um, mit einer vom Konformen abweichenden Sicht auf die Dinge falsch verstanden zu 

werden.   Ängstlichkeit greift um sich, wo beherzte Rhetorik mit klarem Wort gefragt wäre – 

etwa dort, wo es um jene diffusen Ängste vor gesellschaftlicher Vielfalt geht, die 

Rechtspopulisten erfolgreich für ihre politischen Ziele ausschlachten.   

Fanatismus herrscht nicht nur dort, wo Sprache verroht. Fanatismus herrscht auch dort, wo 

man den Sichtweisen, Ängsten und Sorgen anderer die Legitimation abspricht. Am Fanatismus 

von rechts und links krankt unsere Debattenkultur. Unter dem Regiment des Fanatismus ist 

über die Jahre ein gesellschaftliches Klima entstanden, das mit Theodor Fontanes 

Wortschöpfung der „Ängstlichkeitsprovinz“ treffend beschrieben ist:    

Man hat sich selbstgefällig in seinen Gewissheiten eingerichtet. Man kleidet sich rhetorisch 

konventionell, den in der eigenen Filterblase herrschenden Erwartungen entsprechend.    

 
12 Pörksen, Bernhard: „Verwundet, gejagt“. Auf: https://www.sueddeutsche.de/politik/aussenansicht-

verwundet-gejagt-1.4282633. 

 

https://www.sueddeutsche.de/politik/aussenansicht-verwundet-gejagt-1.4282633
https://www.sueddeutsche.de/politik/aussenansicht-verwundet-gejagt-1.4282633


Man will – was könnten die Leute denken?! – keinesfalls durch Abweichungen auffallen. Man 

schirmt sich hinter hohen Hecken von denen ab, die anders leben, denken und reden. Man 

bewirtschaftet den eigenen Vorgarten und wacht pedantisch darüber, dass der wuchernde 

Strauch des Nachbarn nicht den eigenen gepflegten Rasen beschmutzt, während jenseits der 

Vorgartenidylle mit einer Agenda und Sprache der Ausgrenzung zum „Volksfest“ (vgl. 

Klemperer) eingeladen wird.   

 Jene Linke, die Diskriminierung und Ausgrenzung mit Gendersternchen in  Substantiven und 

mit Sprachschöpfungen wie „PoC“ (People of Color) aus der  Welt schaffen wollte und andere 

wegen vermeintlich verdächtiger Worte wie „Heimat“ oder „Patriotismus“ der falschen 

Gesinnung bezichtigte, hat nicht die Diskriminierer und Ausgrenzer, sondern die gemäßigte, 

demokratische Mitte zum Schweigen gebracht und damit dazu beigetragen, die 

demokratische  Immunabwehr gegen totalitäre Anwandlungen von rechts auszuschalten!    

Was für ein krachendes Eigentor!   

 

Mehr Feingefühl, weniger Political Correctness: Für eine demokratische Streitkultur 

Natürlich hat die Freiheit des Wortes in einer Demokratie Grenzen. Eine Demokratie braucht 

einen „moralischen Cordon sanitaire“, so hat es der Dichter Durs Grünbein formuliert: „[e]ine 

Schutzzone […], jenseits derer die Seuchen beginnen, die Propaganda von Hass und Gewalt.“ 

(DIE ZEIT, 15.03.2018)  

Doch diese Schutzzone, diese Grenzen, sollten nicht weltanschaulich begründet und 

sprachpädagogisch vorgegeben werden; sie ergeben sich aus unserem Grundgesetz, aus den 

darin verankerten Grundrechten aller Menschen, und, wo nötig, muss der Gesetzgeber 

nachjustieren, wie mit dem von der Bundesregierung beschlossenen Maßnahmenpaket gegen 

Hasskriminalität im Netz. Den „moralischen Cordon sanitaire“ zu verteidigen und sensibel auf 

Schlagworte, Phrasen und Parolen zu reagieren, die das Gift menschenverachtender Ideologie 

verbreiten, ist natürlich auch unser aller Verantwortung – allerdings unter dem Motto „mehr 

Feingefühl, weniger Political Correctness“.   

Denn unsere Sprache von Begriffen wie „Heimat“, „Patriotismus“ oder „Volk“ befreien zu 

wollen, ermöglicht deren rechtspopulistische Vereinnahmung.    



Als Demokraten sollten wir solche Begriffe im Geiste unserer demokratischen Verfassung mit 

Bedeutung füllen und darüber hinaus der Freiheit des Wortes jenseits des demokratischen 

„Cordon sanitaire“ größtmöglichen Raum geben.  Denn nur in einem Klima geistiger Freiheit 

und Offenheit entfalten sich die Selbstheilungskräfte der Demokratie gegen das Gift 

rechtspopulistischer Sprache und Erzählungen: Widerworte, Zweifel und der zivilisierte 

Streit. Dagegen nehmen Versuche, das Sagbare in Grenzen einzuhegen, die sich aus einer 

persönlichen Weltanschauung ergeben, dem Wort auch einen Teil seiner heilsamen Macht. 

Deshalb sollten wir im Rahmen geltender Gesetze die Spannungen aushalten zwischen der 

Freiheit des Wortes, der Freiheit der Meinung einerseits und den damit möglicherweise 

verbundenen, persönlichen Kränkungen andererseits – im Bewusstsein, dass Kränkungen 

ebenso wie Unklarheiten, Missverständnisse und das Umgehen mit sprachlichen 

Unzulänglichkeiten der Preis für die Freiheit des Wortes sind.   

Deutschland hat die Kunstfreiheit wie auch die Presse- und Meinungsfreiheit aus gutem Grund 

in den Verfassungsrang erhoben.  Dabei lässt sich allerdings nicht leugnen, dass eben diese 

Freiheiten Menschen in die Lage versetzen, andere zu verletzen. Als Politikerin empfinde ich 

es als verletzend, wenn mir - legitimiert durch Presse- und Meinungsfreiheit - Verachtung 

entgegenschlägt. Als religiöser Mensch fühle ich mich oft tief getroffen, wenn - legitimiert 

durch die Kunstfreiheit - mein Glaube verhöhnt wird. Doch eine Kunst, die sich festlegen ließe 

auf die Grenzen des politisch Wünschenswerten, eine Kunst, die den Anspruch religiöser 

Wahrheiten respektierte, die das überall lauernde Risiko verletzter Gefühle scheute, die gar 

einer bestimmten Moral oder Weltanschauung diente - eine solchermaßen begrenzte oder 

domestizierte Kunst würde sich nicht nur ihrer Möglichkeiten, sondern auch ihres Wertes 

berauben! Wir müssen die Spannungen aushalten zwischen der Freiheit der Meinung und 

Verunglimpfung, zwischen der Freiheit der Presse und Verleumdung, zwischen der Freiheit 

der Kunst und verletzten (religiösen) Gefühlen. Umso wichtiger aber ist es, Barmherzigkeit und 

ganz generell die christlichen Werte wie Nächstenliebe und Toleranz als Begleiterin 

demokratischer Freiheiten zu fördern.   

Ich bin überzeugt, meine Damen und Herren, dass die Vermittlungsarbeit der Katholischen 

Akademien – wie hier in Dresden – auch in dieser Hinsicht einen wichtigen Beitrag für unsere 

politische Kultur, für unser Zusammenleben und damit für eine starke Demokratie leisten 

kann.    



Für den Kampf gegen rechtspopulistische Demokratieverächter bietet sich als Alternative zur 

paternalistischen Political Correctness das Konzept der „zivilisierten Verachtung“ an, dass der 

2019 verstorbene Psychologe und Publizist Carlo Strenger, einer der profiliertesten 

linksliberalen Denker Israels, Demokraten in seinem gleichnamigen Buch ans Herz legte. Er 

warnte darin vor den totalitären Gefährdungen der Freiheit und plädierte für mehr 

Selbstbewusstsein in der Verteidigung unserer Werte der Aufklärung und der Demokratie. 

Dafür empfahl er eine Haltung, die es erlaubt, zwischen Ablehnung einer Position und 

Diskreditierung der Person, die sie vertritt, zu unterscheiden – die es also ermöglicht, 

Positionen zu verachten, aber den Gesprächspartner dabei als Mensch zu respektieren und 

zu achten.    

„Zivilisierte Verachtung“, so Carlo Strenger, „ist die Fähigkeit, zu verachten, ohne zu hassen 

oder zu dehumanisieren (...), die Fähigkeit, Zivilisationsnormen auch gegenüber jenen 

aufrechtzuerhalten, deren Glaubens- und Wertesysteme man nicht akzeptiert.“13  Dies knüpft 

er an zwei Bedingungen: Zivilisierte Verachtung muss erstens auf verantwortungsvoller 

Meinungsbildung und auf der Auseinandersetzung mit relevanten Fakten und Argumenten 

beruhen. Zweitens muss der Respekt vor der Würde und den grundlegenden Rechten des 

Gegenübers gewahrt bleiben.   

Die Fähigkeit, Positionen auf zivilisierte Weise zu kritisieren oder auch zu verurteilen, ist ein 

unverzichtbarer Bestandteil jedes Streitgesprächs und damit Voraussetzung für die 

Verständigungsfähigkeit einer Gesellschaft. Es ist andererseits ein Ausdruck von 

Barmherzigkeit, auch unliebsame Haltungen anzuhören und – natürlich innerhalb der Grenzen 

der Humanität – zu tolerieren. Sich auch bei Verschiedenheit auf Augenhöhe zu begegnen, 

fördert unser gesellschaftliches Zusammenleben und wirkt weiterer Spaltung in so genannte 

„bubbles“ (Filterblasen) entgegen. Eine wehrhafte Demokratie braucht auch wehrhafte 

Demokraten und Politiker mit Herz und der Fähigkeit zu Empathie und zum Perspektivwechsel.  

Wehrhafte Demokraten brauchen eine wehrhafte Sprache: eine Sprache, die Klartext 

ermöglicht, die zu Widerworten ermutigt, die Zweifel und Kritik kultiviert und die mit 

intellektueller Schärfe und respektvollem Feingefühl das geführte Streitgespräch belebt. Das 

 
13 Strenger, Carlo: Zivilisierte Verachtung. Eine Anleitung zur Verteidigung unserer Freiheit. Frankfurt am Main: 
Suhrkamp 2015, S.21. 



hat mit Herzensbildung zu tun, mit Nachdenklichkeit, mit Anstand und mit 

Einfühlungsvermögen.   

Solchen Streitgesprächen werden Sie sicher auch hier in der Katholischen Akademie eine 

Bühne bieten – dafür bin ich Ihnen, liebe Frau Dr. Irrgang, und Ihrem Team schon jetzt sehr 

dankbar. 

„Streitgespräch“ und „Feingefühl“ sind übrigens ebenfalls Worte, die ein deutscher Dichter 

und Denker geprägt hat: Johann Heinrich Campe, einige Jahre lang Hauslehrer Alexander und 

Wilhelm von Humboldts in Berlin, widmete sich mit Hingabe der Eindeutschung von 

Fremdwörtern. Rund 300 seiner Wortschöpfungen fanden Eingang in den öffentlichen 

Sprachgebrauch, darunter das „Streitgespräch“ für „Debatte“ und das „Feingefühl“ für „Takt“.  

Nicht durchsetzen konnte sich der wortmächtige Campe, nebenbei bemerkt, mit 

„Zwangsgläubiger“ für Katholik und „Freigläubiger“ für Protestant 😊   Damit steht Campe 

exemplarisch für die Bereicherung demokratischer Debattenkultur durch Dichter und Denker 

– und natürlich auch durch Dichterinnen und Denkerinnen 😊! Wenn Sprachlosigkeit mit 

Ohnmacht und Sprache mit Ermächtigung zu tun hat, dann zählen sie zu den „Ermächtigern“ 

wehrhafter Demokratien, dann können ihre (sprach)schöpferischen Fähigkeiten die 

Widerstandskräfte gegen totalitäre, fundamentalistische Ideologien stärken, dann können sie 

Menschen aus der „Ängstlichkeitsprovinz“ befreien und vor der Enge des Denkens und 

Wahrnehmens bewahren:    

- mit klaren Worten, die es erlauben, den eigenen Standpunkt zu artikulieren, ohne sich 

vergifteter Worte zu bedienen;    

- mit Sprachspielereien, die Altbekanntes in neuem Licht erscheinen lassen;    

- mit Feinsinnigkeit, die der emotionalen Abstumpfung entgegenwirkt;    

- mit poetischer Sprengkraft, die gewohnte Denk-Routinen und Welt-Anschauungen 

aufbricht;    

- mit Geschichten, die den Bereich des Vorstellbaren erweitern, Gebiete jenseits unseres 

Erfahrungshorizonts erschließen und eben dadurch unser Feingefühl, unsere Empathie, 

stärken   

- mit Humor als „Regenschirm der Weisen“   



- und mit Barmherzigkeit als Begleiterin unserer demokratischen Freiheiten   

Dazu noch einmal Erich Kästner: „Man darf nicht warten, bis aus dem Schneeball eine Lawine 

geworden ist. Man muss den rollenden Schneeball zertreten. Die Lawine hält keiner mehr auf. 

Sie ruht erst, wenn sie alles unter sich begraben hat.“14   

Deshalb sollte dies unsere Haltung sein: Nicht kapitulieren! Mensch bleiben!  Den Menschen 

auch im Andersdenkenden sehen! Die Menschlichkeit – nicht nur im Meinungsstreit – 

verteidigen! Wir haben dazu die Macht der Worte.  Nutzen wir sie zum zivilisierten Streit! 

Gehen wir mit Respekt und barmherzig miteinander um und bemühen wir uns um 

Nächstenliebe.    

 
14 Kästner, Erich: Über das Verbrennen von Büchern.  


